# PATOLOGIA Y TERAPEUTICA RAPSODICAS

#### COMO UNA CANCION SE CONVIERTE EN ROMANCE

A don Ramón Menéndez Pidal, en su 90 aniversario (13. III. 1959.)

#### I. LINGÜÍSTICA Y POESÍA TRADICIONAL

Antes de entrar en el tema de este ensayo, voy a justificar un título que acaso parezca novedoso. Nada más lejos de mi ánimo que la fácil sorpresa o la ingeniosodad verbal. Por eso invoco antecesores egregios o técnicas muy depuradas que, además de serme valedores, justificarán—desde otros campos— los métodos que ahora emprendo por la floresta de la poesía tradicional.

Hace ya medio siglo un lingüista suizo, Jules Gilliéron, marcó su impronta genial en los estudios dialectales. Entonces produjo sorpresa y extrañeza su manera de trabajar, y sobre todo, el tono polémico con que se presentaban sus estudios. Todo allí era nuevo: el desdén por las fuentes escritas, el desprecio por la tradición fonética, la terminología dramática que usaba. Porque para Gilliéron las palabras eran seres vivos, con la acuciante necesidad de sobrevivir y con la inalienable congoja de mantener intacta —contra todo y contra todos— su propia presencia. Como seres vivos, las palabras tenían padecimientos, enfermedades, y tales estados «patológicos» debían superarse si es que la palabra no quería morir. Entonces, el lenguaje corría solícito en ayuda del miembro enfermo: los procedimientos «terapéuticos» variaban con la dolencia y, como en la vida misma, la medicación podía ser impotente. Entonces la palabra moría por desgaste, por insuficiencia física o porque otros seres la llevaban a la muerte.

Necesitaba esta advertencia inicial para justificarme ante una posible extrañeza. No se olvide la fundamental unidad del espíritu del hombre y que a problemas semejantes tratará de dar soluciones parecidas.

Recuérdese que poco después del nacimiento de la geografía lingüística surgió el concepto de geografía folklórica. Del mismo modo que el conocimiento geográfico de la lengua permitió conocer su estratigrafía

y, gracias a ésta, el origen de una palabra, sus focos de irradiación, su transmisión en ondas, la geografía folklórica, aplicada por los finlandeses Ohrt y Krohn y por el español Menéndez Pidal, ha permitido conocer el origen de una balada, su propagación y el grado de su vitalidad.

Del mismo modo que el método geográfico es válido en las dos especulaciones de tipo tradicional, es lícito recurrir a los métodos lingüísticos
para alumbrar la senda, hasta ahora en penumbra, del cancionero oral. En
efecto, cuando una palabra tiene una débil estructura fonética, esto es,
se confunde fácilmente con otros términos dispares (caso del francés ef,
é 'abeja' o del andaluz má 'mal'), por carecer de expresividad fónica, la
lengua debe aplicar su «terapéutica» para salvar los miembros poco consistentes (francés abeille, mouche à miel, andaluz malamente) 1. Es decir,
una taumatúrgica ortopedia ha dotado de medios naturales a estos miembros mutilados y les permite —tal es el milagro— vida nueva, sin el recuerdo o la cicatriz de la vieja dolencia. Voy a aplicar estos conceptos a
la poesía tradicional.

Les un hecho sabido que, igual que el romancero, «los más breves villancicos o coplas populares se elaboran y refunden en variantes tradicionales» <sup>2</sup>. Ahora bien, hay una necesaria disyuntiva entre un romance y una cancioncilla según vamos a ver. Es archisabido que los romances suelen eliminar en su transmisión alguno o alguno de sus elementos. Unas veces, la versión abreviada logra modelos de perenne belleza, como en el caso del Conde Arnaldos <sup>3</sup>; otras veces, la versión reducida produce poemas con elementos caóticos a los que hay que reordenar, como en el caso de Las hermanas reina y cautiva <sup>4</sup>; acaso, y cito un ejemplo gestado y transmitido desde Cataluña, los elementos inconexos inducen en época tardía a creaciones totalmente alejadas del espíritu primitivo, como en La misa de amor <sup>5</sup>.

Estas tres soluciones presentan claros motivos de patología rapsódica: en el primer caso, la memoria falaz no logra vulnerar gravemente el sentido

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cfr. J. GILLIÉRON, Thaumaturgie Linguistique. Paris, 1923, pp. 12-16, passim.

R. MENÉNDEZ PIDAL, Poesía popular y poesía tradicional, apud El Romancero. Madrid, s. a., p. 52.

Vid. R. MENÉNDEZ PIDAL, Poesía popular y poesía tradicional en la literatura española, op. cit. n. anterior, pp. 18 y ss.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Vid. P. BÉNICHOU, Romances judeo-españoles de Marruecos, RFH, VI, 1944, pp. 116-121, y M. ALVAR, Cinco romances de asunto novelesco, Est. Románics, III, 1951-1952, pp. 58-66 y 78-80.

Vid. MARIA ROSA LIDA, El romance de la misa de amor, RFH, III, 1941, pp. 24-48.

poético del romance, antes bien lo enriquece a costa de la lógica (Conde Arnaldos). Los resultados de la patología no tienen, pues, proyección ulterior.

El segundo caso que aduzco ya plantea otras cuestiones (dejo aparte la sustancia lírica de los poemas): el texto francés de Flores y Blanca/lor tiene 3039 versos que en el romance español no suelen ser más de 70; no es necesario que indique cómo nos encontramos ante una sistemática eliminación de episodios, que lleva, fatalmente, a una disolución del argumento. El texto expañol queda reducido a unos cuantos accidentes inconexos que la transmisión oral trata de ligar lo mejor que puede y entonces, al dotar de lógica a tanto retazo suelto, surge un poema que nada tiene que ver con la fuente de que procede, aunque ésta, la fuente, brote en unos cuantos ojos de luz, como oculto Guadiana. El resultado de la terapéutica ha sido semejante al fruto que se obtiene en lingüística cuando actúa la llamada etimología popular.

Por último, el desgaste de un romance puede ser tal que apenas quede de él otra cosa que un sutil polvillo, algo así como esas voces que el comercio lingüístico de cada día ha desgastado hasta convertirlas en corpúsculos casi imperceptibles, y desde luego, poco afines con su origen (¡cuán grande no ha sido la erosión del latín seniore para reducirse al español so!). Entonces, esas moléculas de lirismo brillante o de deslumbradora claridad son capaces de retener la atención de un poeta ignorado que como cuidadoso batilioja las va aprovechando en nobles menesteres, siguiera sean distintos de aquél para el que fueron creadas. Así ha ocurrido en La misa de amor donde ni los motivos de los afeites de la dama, ni el de la misa turbada por los encantos de la bella Isabel son otra cosa que aditamentos de una versión enriquecida. No puedo olvidar los casos de terapéutica lingüística paralelos al hecho folklórico: el LAUDANUM convertido en l'eau d'anon, piñolou que nada tiene que ver con el loup 'lobo' y mucho menos con renard (peigne de renard, en algunos puntos de Francia) o el ALBU SPINU hecho nada menos que épine de la Vierge a través de noblepin 1. En los tres casos aducidos, creaciones de la brillante imaginación popular, cuyo motivo -como en el romance español - no fué otra cosa que una chispita que acertó a producir la indución.

\* \* \*

Necesitaba establecer este paralelismo, tan evidente, para poder entrar en un campo más complejo. Hemos visto en tres ejemplos muy claros

<sup>1</sup> Estos ejemplos proceden de J. VENDRYES, El lenguaje. Barcelona, 1943, p. 242, y de K. JABERG, Die Sprachgeographie. Aarau, 1905, pp. 24-27.

que la transmisión oral de los romances mutila con harta frecuencia la primitiva estructura de los poemas y que es necesario reordenar los elementos supervivientes. No de otro modo ocurre con la cancioncilla lírica. Pero en ella, la misma emoción de su brevedad, el palpitante balbuceo del cantar o la truncada transmisión de la letra sometida al aire de una melodía, impiden, por lo común, reelaborar los temas que sobreviven. Nos queda entonces sólo el temblor emocionado de versos inolvidables, aislados de todo asidero:

Ardé, corazón, ardé que no os puedo yo valer 1.

Del amor vengo yo presa, presa del amor <sup>2</sup>.

Todas cantan en la boda y la novia llora.

En acordarme quien fui la memoria me lastima 4.

Tal es la diferencia que antes apuntaba entre el romance y la canción: el primero, dotado de estructura más compleja, se reelabora en cada repetición; la segunda se deshace, pierde toda estructura rigurosa y nos deja finísimas arenas de su oro.

Alguna vez, sin embargo, la canción, como el romance, como cada fragmento de que consta un romance, goza una vida total y cuando ésta manifiesta síntomas de agotamiento puede asirse a temas próximos o distantes y salvarse así de la extinción. Vamos a ver un ejemplo concreto en el que la sencilla temática de una canción da lugar a un complicado proceso. Pero antes quiero recordar —simple referencia— que algún poema de autor culto fué adaptado por el pueblo a la estructura de sus coplas. El estribillo de una canción de don Antonio de Mendoza dice:

No corras, arroyo, ufano, que no es tu caudal eterno, que si te lo dió el invierno te lo quitará el verano.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cito según D. ALONSO y J. M. BLECUA, Antología de la poesía española. (Poesía de tipo tradicional.) Madrid, 1956, núm. 86, p. 85.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ib., núm. 184, p. 185.

Según DANIEL DEVOTO, Cancionero llamado flor de la rosa. Buenos Aires, 1950, múm. 27, p. 43.

<sup>4</sup> Ib., núm. 2, p. 18.

Pues bien, el estribillo —perdida su estructura de cuarteta— pervive en esta copla:

Arroyo no corras más, mid que no has de ser eterno, que t'ha de quitá er verano lo que t'ha daito el ivierno 1.

Me interesa insistir en el hecho: un poemita adaptado por simplificación métrica a la rima romancesca de la copla. Me interesaba el hecho porque nos va a servir de trampolín para saltar a campos muy lejanos.

### 2. El problema de un epitalamio sefardí

Estudiando los cantos de boda sefardíes, noté, no sin extrañeza, la disparidad total que hay entre la tradición oriental y la marroquí. Sólo un texto vive en todas las comunidades, pero con una diversidad de manifestaciones que bien merece la pena que nos detengamos en él. Su transmisión nos va a permitir aplicar con rigor y claridad los conceptos de «terapéutica» y «patología» rapsódicas que en líneas anteriores he expuespuesto.

En 1896, Danon <sup>2</sup> copió de un manuscrito judeo-español de Oriente, fechado en 1641, el estribillo Adobar, adobar, caldero adobar. Desgraciadamente el texto nos quedó desconocido. Sin embargo, en 1944, Paul Bénichou publicaba cuatro versos de un «canto de bodas que enumeraba las bellezas de la novia» <sup>3</sup>. Tampoco ahora llegamos a conocer otra cosa que cuatro versos. Sin embargo, dos de ellos son, con ligeras variantes, el estribillo descubierto por Danon:

Ai por las arenitas y por el arenar, Ai por cayes del novio me haris andar. Adobar, adobar, adobar, Calderita de mi amiga y a mi caldera adobar.

Los informes de Bénichou en este momento nos son especialmente valiosos por cuanto nos informan de que el poema «enumera las bellezas

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> MENÉNDEZ PIDAL, art. cit. n. 1, p. 51.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> REJ, 1896, p. 104.

<sup>\*</sup> RFH, VI, p. 355. La canción falta en el libro de MOSHE ATTIAS, Romancero sejardi. Romanzas y cantares populares en judeo-español. Jerusalem, 1956 (el libro está en hebreo).

de la novia». En la literatura sefardí son conocidos piyutim en los que el novio va narrando las gracias de la joven desposada; recuérdese el oriental ¿Cuálo alabaré en primero? o el marroquí ¡Qué lindo pelo tienes tú, Rahel! 2 Quedan, sin embargo, por filiar los poemas que tan parcamente nos han presentado Danon y Bénichou. La clave vamos a encontrarla en Marruecos. Efectivamente, en Alcazarquivir 3 se canta este mismo estribillo con un poema misceláneo cuyo núcleo principal está formado por la descripción de las prendas de la novia. Esto nos pone en camino de una posible identificación. Ahora bien, prescindiendo del estribillo, el resto del poema de Alcázar coincide con otros textos conocidos, sea en su primitiva forma de canción, sea en otra posterior de romance.

Benoliel publico un bello poema en 18 estrofas «en que la «nuestra novia», provocando con ingenuas preguntas el encarecimiento de todas sus prendas, va sucesivamente lamentando la próxima pérdida de ellas, y, más que todo, la su libertad de niña». A sus preguntas, el coro responde, y a cada nueva cuestión repite todas las anteriores respuestas en orden inverso; al fin, se reitera siempre el estribillo de ¡Pase la novia con el novio! Para tener cabal idea de la naturaleza del poema, me voy a permitir reproducir una de sus estrofas, la 2ª:

Dice la nuestra novia:

—¿Cómo se llama la cara?

—No es cara que ella se llama, sino rosa del rosal.

—¡Ay, mi rosa del rosal!

¡Ay, mi seda de labrar!

¡Ay, mis campos espaciosos!

—¡Pase la novia con el novio! 5

- 1 MOSHE ATTIAS, op. cit., nota precedente, p. 203.
- Lo publico en mis Cantos de boda judeo-españoles.
- El texto figura en la tesis doctoral (inédita) de J. MARTÍNEZ RUIZ, Lengua y literatura de los sefarditas de Alcazarquivir.
  - 4 BRAE, XIV, 1927, pp. 369-371.
- En el fragmento anterior, el verso seis corresponde al elogio de la estrofa precedente; el siete se repite siempre y el ocho es el estribillo. El poema tiene la estructura que sigue:
  - el verso 1 aparece en todas las estrofas.
  - el 2 aparece a lo largo de las dieciocho preguntas, variando tan sólo el objeto: cabello, cara, frente, cejas, etc., etc. Su forma universal es la de: ¿Cómo se llama el (la)...?
  - el 3, como el verso 2, sólo se modifica en cuanto al objeto preguntado.
  - el verso 4 varía en cada estrofa, sustituído por una metáfora distinta.

En 1932, A. Hemsi 1 daba a conocer una linda canción, no localizada, cuyo texto es el que sigue:

Ansi dize la nuestra novia:

—¿Cómo se llama la cavesa?

—listo no se llama cavesa,
sino toronja de toronjal.

(a coro) Ali mis toronja de toronjal!

Ali mis campos espaciososi

Biva la novia con el noviol

Hemsi imprimió cuatro estrofas del poema: elogios de la cabeza, de los cabellos, de la frente, de las cejas. Muchas menos que en la versión marroquí de Benoliel y con la incógnita —abierta siempre— de la localización geográfica.

Por fortuna, en 1950, Michael Molho nos daba a conocer una canción de Salónica, casi idéntica a la de Hemsi (lo que ayuda a la localización del texto anterior) y estrechamente emparentada con la tangerina de Benoliel:

El novio le dize a la novia: ¿Cómo se llama esta cabeza? Esto no se llama cabeza, sino una linda pertucal.

A mi linda pertucal,
A mi campo espacioso,
A mi lindo namoroso,
¡Biva la novia con el novio!

El novio le dize a la novia: ¿Cómo se llaman estos cabellos? Estos no se llaman cabellos sino cirma de lavrar

A mi cirma de lavrar, A mi linda pertucal<sup>2</sup>.

el verso 5 repite al anterior, con sólo trocar la adversativa sino por la exclamación ¡ay!

el verso 6 es el quinto de la estrofa anterior. Si llamamos n al número de la estrofa que se canta, la repetición del quinto verso de cada estrofa se hace siguiendo el siguiente orden: n, n-1, n-2, n-3, etc., hasta llegar al verso correspondiente de la estrofa primera.

los vv. 7-8 se repiten en esos lugar y orden a lo largo de todo el diálogo.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Coplas sejardies. (Chansons judéo-espagnoles). Edition Orientale de Musique. Alexandrie. Egypte. (Son cinco cuadernos de música publicados entre 1932 y 1937; en el primero de ellos, con el número VI, figura el texto que transcribo.)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Usos y costumbres de los sejardies de Salónica, pp. 40-42. El poema consta de diez estrofas.

Si comparamos estos textos con otros conocidos: el del Catdlogo de Menéndez Pidal<sup>1</sup>, el Ya se va la blanca niña de Ortega<sup>2</sup> o el tetuaní de que luego haré mención, lo primero que sorprende es que el canto de boda se ha convertido en romance y se ha ido aproximando a otros textos estrictamente romancescos. En segundo lugar, llama la atención que en todo este conjunto relativamente numeroso falte siempre el estribillo.

Con estos materiales se puede intentar ya una primera discriminación. El estribillo de 1641 (Adobar, adobar, caldero adobar) vive hoy en Orán y Alcazarquivir. Aunque no podamos inferir el contenido del texto de Danon, no aventuraremos mucho si por los indicios que tenemos acercamos la canción oranesa a la de Alcazarquivir y, gracias a ésta, penetramos en el bloque compacto de las versiones sin estribillo (tanto marroquíes como salonicenses). Al estudiar el romance de Gerineldo en un trabajo impreso años ha³, pude escribir que la vinculación de Orán y Alcázar respondía a una tradición muy antigua. Otros trabajos sobre el romancero sefardí han confirmado mis creencias ⁴ y, fruto de esta vieja unidad que, salvando lagunas actuales, constituyen Orán y Alcazarquivir, es la presencia de elementos uniformes en el cantar que estudio.

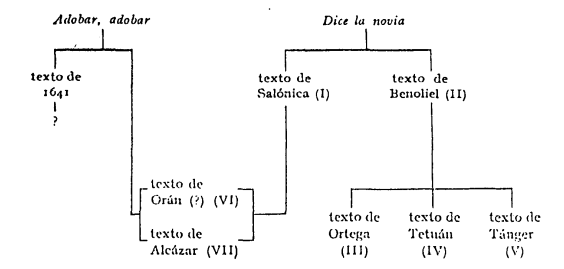
Si nos adentramos en el portillo que franquea la versión de Alcázar, podemos establecer la conexión de estos poemas que «enumeran las bellezas de la novia» con el bloque compacto de canciones y romances que, inspirados por la misma contemplación, carecen del estribillo de Danon. Sin embargo, es necesario que nos aventuremos en el terreno de la conjetura, pues, ese texto de 1641 que nos hubiera resuelto la aporía, ha quedado abierto como un garabato de duda. El hecho de que Orán y Alcázar vayan juntos, como en otras ocasiones, y que, frente a esas comunidades se alcen todos los demás testimonios, nos hace pensar que son independientes el estribillo y el canto que pudiéramos denominar *Dice la nuestra novia*, aislado tanto en Oriente como en Marruecos. Después, ambos poemas se unieron y unidos aparecen también. La documentación actual parece autorizar a reconstruir la siguiente geneálogía:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Número 134.

Los hebreos en Marruecos. Madrid, 1934, p. 229.

<sup>3</sup> BUGr, núm. 91, 1951, p. 138.

<sup>4</sup> Annón y Tamar en el romancero marroqui. VRom., XV, 1956, p. 249.



Si mi hipótesis es acertada, tendríamos dos fuentes (Dice la novia y Adobar, adobar) cuyas aguas han seguido caminos distintos o han podido llegar a encontrarse. Proceso de evolución o de captación como el que se da, pongo por caso, en los romances de Gerineldo y La boda estorbada<sup>1</sup>, La bella en misa y Virgilios<sup>2</sup> o Por las almenas de Toro y Mira, Zaide, que te aviso<sup>3</sup>. Si altora nos fijamos en la rama más simple (Adobar, etc.), hemos de notar, tan sólo, que conocemos el estribillo de 1641, pero ignoramos en qué texto aparecía e ignoramos si ha tenido genuina evolución; lo único cierto es que al cabo de trescientos años vuelve a aparecer en Orán y Alcázar unida al otro texto objeto de mi estudio. No podemos aclarar más: ni su origen, ni su sincronía, ni su suerte autónoma.

El Dice la nuestra novia (o El novio le dize a la novia) ya da más luz: los textos de Salónica (I) y de Benoliel (II) 4, están muy próximos, acaso en su origen no fueron sino uno. En su forma actual, hacen pensar que el de Benoliel es un texto fijado por la escritura, pues su perfección dudosamente podría hacer creer en la transmisión oral: la estructura del poema es muy regular, cada una de sus estrofas aparece cuidadosamente construída y los octosílabos no se alteran si no es por la introducción (en definitiva ajena al poema) y por el grito jubiloso repetido una y otra vez de ¡Pase la novia con el novio! 5.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vid., n. 3, p. 26.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vid. Homenaje a A. Alonso. Archivum IV, 1954, pp. 264-276.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cfr. RFo, LXIII, 1951, pp. 283-305.

Basta comparar las estrofas que transcribo en las pp. 24 y 25.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Me parce muy dudosa la interpretación de este verso hecha por Benoliel, p. 369. Creo que se trata de una exclamación de alegría. No hay que desdeñar su estructura salonicense: ¡ Biva la novia con el novio!

Por el contrario, la versión de Salónica, aun siendo muy semejante a la del investigador luso-sefardí, difiere de ella por su carácter predominantemente oral y por ofrecer rasgos de valor muy concreto, como la alusión a las manzanas de Escopia (Usküb), que nada dirían fuera del ámbito oriental.

Dada la identidad de la versión de Ortega con la mía 1, hay que hacerlas remontar a una fuente común de la que derivan sin grandes diferencias. Teniendo en cuenta esta íntima proximidad que ambas manifiestan, he pensado que mi versión pudiera proceder de la impresa por Ortega; he abandonado, sin embargo, esta hipótesis porque el texto de Los hebreos en Marruecos ofrece alguna defectuosa interpretación o alguna modernización como piedad por piadad, trenzar por transar, del tilar por datilar, Sirena por serena, arcos por marcos, tantas por tantos 2, faltan mis versos 33-34 y la lectura del 26, aunque más «literaria» en Ortega, es más «correcta», desde el espíritu del poema, en la versión oral.

Los textos de Orán y Alcázar deben ser bastante próximos, aunque no pueda concretar más por no haber sido impresa la versión de Bénichou (VI). En el de Alcázar falta el preámbulo, pero coincide con Salónica en comparar la cabeza de la novia con una naranja (pertucal, toronja), en poner en boca del enamorado el elogio de las prendas de la doncella y en carecer de rima, pues no puede considerarse como tal el estribillo y sacado del telar, repetido cada tres versos. Por tanto, habrá que considerar independiente de las tetuaníes esta versión de Alcázar (VII) en la que, además, su final está formado por un heredero de Adobar, adobar. En el esquema anterior (p. 27) han quedado resumidos los pasos que —según mi juicio y los datos que manejo— han seguido los dos poemas antes de llegar a su actual situación.

#### 3. El nacimiento de un romance

Antes de pasar adelante, voy a transcribir el poema tetuaní emparentado con las versiones consideradas hasta ahora:

Ya se va la Blanca Niña a dar paños a lavar, sola lava y sola tiende, sola estaba en su rosal.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> No incluyo en la comparación la tangerina del Catálogo, porque, naturalmente, de ella sólo se transcriben los primeros versos.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Versos 8, 10, 18, 50-52, 59 y 60, respectivamente.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Tiene otras interpolaciones que en nada afectan a lo que digo.

Mientras los paños s'enxuga la niña dise un cantar: - Dió del sielo, Dió del sielo, que es padre de la piadad, me dates cabeyo rubio to para peinar y transar; me dates cara hermosa como rosa en el rosal; me dates ojos hermosos como antojos de cristal; 15 me dates sejita en arco como sinta del telar; me dates nari chiquita como dátil datilar; me dates boca chiquita 20 como aniyo de dorar; me dates labios hermosos como filos de coral; me dates dientes menudos como perlas de enfilar; 25 me dates lengua hermosa como dulce tragapán;

me dates barba tan linda

me dites pechos tan lindos

me dites hombros hermosos

como tasa de cristal;

como limón limonar:

30 como rosca del sobar;

me dites gala hermosa

- como mesas de cristal;
  35 me dites brasos hermosos
  como arbúles de la mar;
  me dites tripa tan linda
  como rio de nadar;
  me dites pie tan chiquito,
  40 sapatito de cordobá;
  me dates marido viejo,
- 40 sapatito de cordobá; me dates marido viejo, viejo era y de antigüedad; para subirse a la cama no se puede menear.
- Oido lo habia el buen reye desde su rico altar.

  -- «Λy, válgame Dió del sielo, ay, qué bonito cantar, ¿Si son ángele del sielo
- 50 o serena de la mar?» — «Ni son angele del sielo ni serena de la mar, Blanca Niña soy, mi reye, que a mi Dió viene a loar,
- 55 que me lo dió to/lo hermoso y viejo de antigüedad.» Como eso oyera el buen reye la mandara a demandar; mandóla sien marcos d'oro
- 60 y otros tantos d'axuar. Otro día a la mañana la ricas bodas s'armara.

La simple lectura del poema suscita otra cuestión, capital para nuestro objeto de hoy. ¿Cómo ha podido convertirse en romance un canto nupcial? Lo que sabemos del piyut según los testimonios de Molho, Benoliel o Hemsi son unas estrofas (diez, dieciocho, cuatro) de tipo paralelístico en las que monótonamente se formulan unas preguntas (¿Cómo se llama el cabello? ¿Cómo se llama la cara? ¿Cómo se llama la frente?...) Modificadas, tan sólo, por el objeto de la encuesta y a las que responden una serie de comparaciones basadas en el cuerpo de la novia que, frente a las preguntas, tiene rima constante, están precisamente medidas y presentan la única variación estructural que tiene el poema. Basta entonces intercalar entre cada dos de estos versos monorrimos una de las prendas de la doncella para que surja una estrofa romancesca.

El texto de la canción estaba vulnerado. Frente al anisosilabismo de otros epitalamios<sup>1</sup>, el que me ocupa es octosílabo. Es un poema amebeo,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. el capítulo pertinente de mis Cantos de boda; de momento, puede verse Clavileño, núm. 36, 1955, pp. 17-18.

las preguntas podían variar de rima, mientras que la mantienen regular los segundos miembros de la estrofa; justamente los que se conservan con un escandido fijo. La reiteración en torno a un tema hacía recordar las repeticiones del romancero. Todo esto, con la misma fuerza que la analogía en lingüística, fué inclinando la primitiva estructura del cantar hacia el campo romancesco. El poema perdía, sin duda, su condición musical, pero se aseguraba la superviviencia dentro de un dominio donde la vitalidad se manifiesta llena de vigor. No se olvide que los sefarditas, aun en tiempos modernos, han enriquecido el romancero con frutos de su minerva (bástenos el ejemplo de Sol Hachuel, que es posterior a 1834¹) y no se olvide que cuando muere Bechar Carmona, la endecha con que lo lloraron los judíos de Constantinopla fué un romance con muchos versos octosílabos².

Es indudable que la analogía rapsódica actuó sobre el piyut desde caminos bien diversos. Todos ellos llevaban —como un trasunto de la etimología popular— a la comprensión del cantar dentro de un campo familiar y fecundo. Desaparece así la extrañeza ante un brote anómalo, que desde pronto buscaba acomodo en un ambiente distinto de aquél donde había nacido.

Una vez que la terapéutica rapsódica actuó sobre el epitalamio y lo convirtió en romance, se produjo —como en los organismos vivos, como en el vocabulario— un proceso de adaptación del texto al nuevo medio en el que quedaba definitivamente instalado.

En primer lugar el nombre de la protagonista, Blanca Niña, está en los romances de La Adúltera (Catálogo núm. 78) y del Rapto (id., número 94).

Después, tengamos en cuenta que todas las comparaciones basadas en el cuerpo de la novia acaban en -á, seguida o no de consonante, y forman, siempre, versos octosilábicos; basta intercalar entre cada dos de ellos una de las prendas de la novia, para obtener la estrofa romancesca. Desde este romance en -á, se pueden explicar bien las otras partes que integran la unidad poemática. Por causa de la rima, se asociaron al texto recién nacido otros en -á como el del Conde Claros y la Princesa acusada de donde son los versos

<sup>1</sup> La muchacha hebrea fué martirizada en Fez en 1834, según la circunstanciada descripción de ISAAC LAREDO en sus *Memorias de un viejo tangerino*. Madrid, 1935, p. 343 (véanse las pp. 343-350, dedicadas a la *Heroina hebrea*).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> M. J. Benardete, Hispanic culture and character of the Sephardio Jews. New York, 1952, pp. 122-123.

Ya se sale la prinsesa de su palasio real (Tetuán)

ya se sale la prinsesa de sus baños de lavar (Larache) 1

que se oyen en el romance que estudio. Aliora bien, este comienzo es «un recuerdo del romance de *Guiomar (Primavera*, núm. 178), sugerido por los versos del romance viejo del Conde Claros»<sup>2</sup>.

(Ya se sale Guiomar — de los baños de bañar colorada como rosa — su rostro como cristal)

que tan buena andanza tuvieron en la literatura sefardí. Baste recordar que Sabbatai Ceví, el falso Mesías de Esmirna, entonaba, a mediados del siglo XVII, un romance vertido a lo divino en que la bella Melisenda «venía de los baños —de los baños de lavarse» y en el que —como otras veces en el romance sefardí y una vez más en el texto que estudio— los labios son de coral, las cejas arcos, los ojos claro cristal, la frente reluce como un espejo, de acuerdo con la poesía contaminada del espíritu árabe.

Pero no sólo hay esto. Es tópico en la literatura romancesca estar en un rosal o comparar con él a la muchacha casadera; citaré los casos de la Novia abandonada, de los Amantes perseguidos o de La mujer de Juan Lorenzo; el «decir un cantar» (v. 7 de mi texto) lo ha inmortalizado el romancero en la misteriosa melodía que entona el conde Olinos. El sintagma buen reye (v. 45) es constante en la literatura sefardí (textos tetuaníes números 3, 47, 95, 119, etc., etc., del Catálogo) 4.

Acerquémonos al final: me dates marido viejo, viejo era y de antigüedad, son unos versos que recuerdan otros del romance de La mujer del pastor<sup>5</sup>, con un arrastre (vieja es y de antigua edad) del de La linda Melisenda. Queda justificada así —desde dentro del romancero— la quiebra absurda del sentido lógico que ha experimentado la canción recién

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> En el Catálogo de MENÉNDEZ PIDAL, núm. 24, el romance empieza por «ya se sale la princesa / de los sus baños bañar».

<sup>2</sup> Catálogo, núm. 24.

Vid. R. MENÉNDEZ PIDAL, Un viejo romance cantado por Sabbatai Cevi, apud De primitiva lírica española y antigua épica. «Austral», núm. 1051, pp. 97-102.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Vid. BÉNICHOU, RFH, VI, 1944, pp. 58, 113, 343, y ALVAR, Est. Rom., III, 1951-1952, p. 28; Archivum, IV, 1954, p. 267, verso 45; VRom., XV, 1956, p. 249, etcétera, etc.

<sup>6</sup> Catálogo, núm. 73.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Vid. BÉNICHOU, p. 48, v. 22. Mi versión de Tetuán coincide con el texto de la canción que estudio.

adaptada. Por último, el fragmento con que acaba nuestro texto (vv. 46-60) no es otra cosa que una leve adaptación de los versos finales del romance de La buena hija (Catálogo, núm. 119), según se oyen en Tetuán:

¡Ay, válgame Dió del sielo, ay, qué bonito cantarel

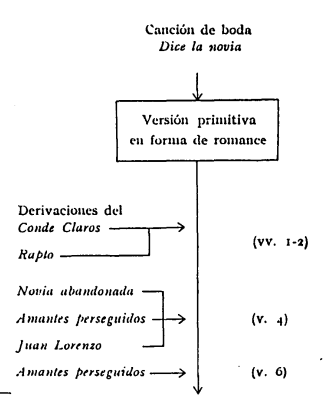
--¡Si son ángele del sielo
o serena de la mare?

--No son ángele del sielo,
ni serena de la mare;
hija soy de buen rey
dando consuelo a mi padre.

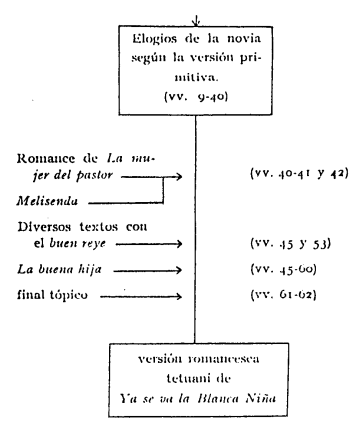
--Padre que tal hija tiene
no necesita axare.

Mándola sien marco d'oro
y otro tanto de axuare.
Y otro día de mañana
la rica boda se armare 1.

En este punto se puede intentar una última recapitulación. Para ello nos ayudaremos de un esquema:



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cito una versión recogida directamente por mí, como siempre que aduzco testimonios de Tetuán o Larache.



Según la genealogía anterior, el Ya se va la Blanca Niña tetuaní consta fundamentalmente de tres elementos bien diferenciados:

- 1) Comienzo del romance de El Conde Claros y la Princesa acusada (con elementos secundarios de diversas procedencias).
- 2) Elogios de la desposada basados directamente en el texto Dice la nuestra novia.
  - 3) Versos finales tomados del texto de La buena hija.

## 4. Otra vez lingüística y folklore

Acabamos de asistir a un complicado proceso de elaboración romancesca. Para ordenar tanto paso disperso ha sido útil conocer la geografía de las variantes: así he podido aislar el estribillo Adobar, adobar del canto de boda Dice la nuestra novia. Pero es más importante conocer cómo se ha generado un romance sobre un viejo epitalamio. La estructura de la canción era, como texto lírico, un tanto anómala, puesto que la regularidad métrica, la analogía de las rimas y el dramatismo, que sólo se dan en las respuestas (y no en las preguntas), produjeron la diferenciación del cantar en dos miembros; el segundo, naturalmente, era el único que, dada su estructura, podía fructificar. Así, pues, en el momento mismo

de la escisión, las preguntas agrupadas constituían un romance. Hasta aquí la patología, esa dolencia rapsódica producida en el seno del pivut que determina la intervención terapéutica de la tradición oral. Efectivamente, en el conjunto herido hay unos elementos que por su irregularidad, monotonía, falta de collesión, etc., etc., estaban condenados a morir, mientras que otros por su isosilabismo, regularidad rítmica, rigurosa estructura, podían ser salvados. Pero esta salvación se tenía que operar por medio de la analogía que, tanto en lingüística como en poesía tradicional, es el principio nivelador de la fallas del sistema, el único principio que evita el caos a que llevan el desgaste fonético o la memoria infiel. Y la analogía ha conducido, por todas las causas expuestas, la canción al campo del romancero. Cumplido este primer proceso mediante el cual los elementos supervivientes logran nueva vitalidad en un medio distinto al que nacieron, es preciso reacomodarlos para que su fisonomía no se resienta, para que la nueva vida de que quedan dotados sea fructifera y no estéril o vegetativa. Entonces, fieles a la llamada, viejos romances bien situados en el ambiente de su tradición, aprontan las amarras (un arcaísmo, un sintagma, unos versos, un conato de argumento) que fijan la nueva adquisición e impiden que, desarbolada, vaya dando barquinazos como nave a la deriva. Tal los hechos lingüísticos. Recordemos el famoso testimonio del nwar, 'mirlo' en francés. Etimología popular, analogía fonética, imaginación viva, todo dispuesto para salvar a la AUREA MERULA, cuando sonó la hora de su muerte y entonces, AUREA > oire, librada de la ruina total de la familia lingüística, gracias a los nuevos motivos que la fijaban a un ambiente bien lejano de aquel en que nació<sup>1</sup>.

E igual que en lingüística, he ido levantando estratos, todas esas contaminaciones orales, para llegar hasta a la forma primitiva; pero, no se olvide, teniendo en cuenta algo que se aprende en los estudios lingüísticos: el concepto de «familia tradicional». No hace mucho Malkiel acuñaba el término de Word family para unas fructíferas especulaciones etimológicas. «La ventaja de este nuevo método estriba en su carácter casi exclusivamente lingüístico; antes de buscar la solución en otros campos, es precisamente la lingüística quien debe resolver sus propios problemas» <sup>2</sup>. No otro ha sido mi intento de hoy: trazar la genealogía roman-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vid. J. GILLIÉRON y M. ROQUES, Études de géographie linguistique. Paris, 1912, pp. 6-9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Véase especialmente su tratado Studies in the Reconstruction of Hispano-Latin Word families. Berkeley- Los Angeles, 1954. Las palabras traducidas están en mis comentarios a esta obra, NRFH, X, 1956, p. 203.

cesca, conocer la familia rapsódica, de un texto que se nos presentaba en un grado de máxima heterogeneidad, pero buscando los medios de resolver el problema dentro, precisamente, de la poesía tradicional. Aquí, como en lingüística, los «conatos de reconstrucción ofrecen, como es necesario, una posibilidad de error que se reduce al mínimo si en el estudio de cada forma (diríamos en lingüística) o de cada versión (diríamos en poesía tradicional) se hace constante referencia a su cronología absoluta y relativa» y si se tiene en cuenta el complicado espíritu del hombre que, al enmascarar con mucha frecuencia el aspecto de las voces o de los poemas, exige siempre de nuevos métodos para llegar al conocimiento de su verdad más honda, mientras olvida el carácter demasiado simplista de las leyes fonéticas o de los estrechos esquemas que desbordan la posibilidad de interpretar la mal llamada poesía popular.

MANUEL ALVAR.

Universidad de Granada.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vid. la parte III de la obra de MALKIEL, citada en la nota anterior.